A. Introduction;

**1. A Fundamental Mitzvah** Many of the various מצוות בין אדם לחבירו can only[[1]](#footnote-2) be kept, if we will judge others favorably. Therefore the first מצוה that should be discussed is to be דן לכף זכות- to judge others favorably. Most fights and ill feelings between two friends originate when one person does something that is misunderstood or taken as an insult or being inconsiderate. The hurt person then feel slighted by the other and reacts accordingly, either by shying away or by taking revenge. This then leads to;

1. Hatred (לא תשנא).
2. Not liking the other person (ביטול מצות ואהבת לרעך כמוך).
3. Not doing חסד with the other person (ביטול מצות החסד).
4. Taking revenge, (לא תקום) and bearing a grudge (לא תטור).
5. Fighting, (ולא תהיה כקרח וכעדתו).
6. Lashon Hora, Rechilus.
7. Hurtful words, (אונאת דברים).
8. Embarrassing others, (לא תשא עליו חטא).
9. Stealing, (לא תגנוב). (This happens often with fight involving money)
10. Not paying a worker on time, (לא תלין). (This can happen during disputes with an employee).

All of this could have been avoided if the first mistake hadn’t made, and the original assumption was corrected.

 Rabbi Y. Reisman once said in the name of R. Pam Zt”l “If one wants to treat the symptoms of Lashon hora- he should learn הלכות לשון הרע. But in order to treat the actual sickness one must learn to be דן לכף זכות”. A person with a strep throat may have pain in his throat, and head, and will feel weak. Taking an aspirin will help the symptoms but will not take the illness away. That needs antibiotics. It is the same with Lashon Hora. Learning Hilchos Lashon Hora will help us control the urge to speak the badly of others. However[[2]](#footnote-3) if we learn to be דן לכף זכות, and judge other favorably, then there won’t be any lashon Hora to speak!

**2. The reward of being דן לכף זכות-**

a. The Gemorah says[[3]](#footnote-4) there are three people that Hashem loves (extra special); and one of them is a person who isדן לכף זכות . Theשל"ה הקדוש says[[4]](#footnote-5) that a person who is דן לכף זכות will find favor in the eyes of Hashem. Like the Gemorah tells of אבא אומנא who was greeted from שמים every day; whereas some of the greatest Amoraim were only greeted from Shomayim only once a year. This was because he was דן לכף זכות.

b. Besides for being judged favorably in heaven, even on earth he will be shown extra favor. The Gemorah also says[[5]](#footnote-6) that a person who is דן לכף זכות will merit that Hashem will judge him favorably; even if the person has numerous avieros. In fact this is one of the strategies used on Rosh Hashana, so that Hashem should judge us favorably. The מהר"ל says[[6]](#footnote-7) that this is מדה כנגד מדה. Since he judged others favorably, therefore Hashem will to so to him, although he is otherwise undeserving of such a judgment. Unfortunately the opposite is also true; the ח"ח שאר התבונה says that when a person is dan לחוב since this causes the מלאכים to talk bad about him, he is actually causing that he should be judged negatively.

c. The Gemorah says[[7]](#footnote-8) “החושד בכשרים לוקה בגופו”, a person who wrongly accuses a righteous person will be punished physically. When משה רבינו told Hashem that the Jews wouldn't believe that Hashem would take them out of מצרים. That was being חושד בכשרים, and Hashem told him to put his hand into his robe and he was punished with צרעת. Also a person who is חושד בכשרים gets punished that he will stumble in the very sin that he is accusing the other of[[8]](#footnote-9). Like משה רבינו who eventually was punished due to a lack in emuna, like the תורה says יען לא מאמנתם בי להקדשני.

d. The Vilna Gaon[[9]](#footnote-10) says that it is proven; if a person has enemies, he should think in his heart that they are total Tzaddikim, and judge them favorably. They in turn will change their feelings and will love him.

e. On the other hand, a person that was obligated to be דן לכף זכות and wasn't, is considered to have done a great sin[[10]](#footnote-11). Besides, it is particularly difficult[[11]](#footnote-12) to do teshuva for this עבירה. This is because the person doesn't think that he did anything wrong. The person thinks, "all I did was think", but he doesn't realize that he violated the מצוה of בצדק תשפוט עמתיך.

 f. The Gemorah also says[[12]](#footnote-13) “החושד... צריך לברכו” A person who falsely accuses another, has to bless him.

##### B. Halachos-

1. Being דן לכף זכות applies even if it is far fetched that this is what actually what happened. We know this from a story that the גמרא relates about R. Akiva, who worked for seven years for someone. Erev Yom Kippur he asked him for money so he could return home to his family, and he replied, “I don’t have any”. He told him, “give me produce” to which he said, “ I don’t have any”. “Give me land”,he said, “I don’t have any”. “So give me livestock”, and he answered him, “I don’t have any”. “Give me pillows and blankets, and he answered, “I don’t have any”. He took his bag and returned home downtrodden. After Succos the owner took three donkeys worth of food and visited him. They ate together, and afterwards he paid him. Then he asked R. Akiva, “When I told you I don’t have money, what did you think?” R. Akiva said, “Maybe it is invested in some business deal”. When I told you I don’t have any animals what did you think? “He said, “Maybe they were rented out to someone”. When I told you that I don’t have any produce what did you think? He said, “ Maybe you did take of terumos uma’aseros. When I told you that I don’t have any real estate, what did you think? “Maybe you gave it all away to הקדש”. To this he said “you are right this is precisely what happened, and now I got all my money back”!
2. When being דן לכף זכות, we don't necessarily[[13]](#footnote-14) have to think up unbelievable stories. Even if we think a general positive though about the person, it is enough. For example, "He must know what he is doing" or "I must be missing something", "It was probably was a mistake", "The storyteller may have missed out on an important point[[14]](#footnote-15), which will very often change the whole picture".

3. בצדק תשפוט אמיתך means to judge people with justice. We should judge them fairly and to try to get to the truth about what most probably happened. Therefore, the basic rule regarding how to judge people fairly is that we go according to the way this person usually conducts himself. We have four different types of people; A צדיק; a בינוני, a רשע; and a stranger.

1. **A Tzaddik (צדיק)-** If the person is a צדיק and is always careful not to do this type[[15]](#footnote-16) of עבירה, then we must judge him favorably. For example, orthodox Jews never eat non- kosher food; therefore, with regard to eating Kosher they are צדיקים. If we see an orthodox Jew entering a trief restaurant, we must assume that he only went in for a soda, or is ill, or needs the rest room etc. Even if we have to go to extremes and assume that he has a life-threatening situation and must now eat trief, this is still considered reasonable and just. The reason being- because we know that under normal circumstances he would never do something like that! Therefore[[16]](#footnote-17) obviously there must be some dire situation that is causing him to do this. (By the way, included in צדיקים are also our parents and teachers. They mean our good although it may not look that way at first glance. More important than this is to be דן לכף זכות the he who is called צדיקו של עולם- Hashem, and whatever he does we say, "כל מה דעביד רחמנא לטב עביד").
2. **A Rasha (רשע)**- On the contrary, if the person is a rasha and usually doesn’t care about this עבירה, then the just and correct thing to assume is that what he is doing is really wrong. For example, a person that is known to be a thief offers people a product at a very cheap price with an explanation that he wants to do chesed with others. Regarding such a person, it is judgmentally correct to know the truth; that he most probably is just up to another scheme[[17]](#footnote-18) and even if he is actually doing something good, it is most probably for some ulterior motive. The תורה does not want us to be timid and whitewash the evil that goes on in the world. This is very dangerous, because we won't know what to stay way from and we will damaged by it. Besides it is important for us to know when others are doing incorrectly, so we can help them correct themselves[[18]](#footnote-19). One may ask, "why should I judge anybody", or say, "It isn't good to judge anybody". Such statements are not[[19]](#footnote-20) correct, because as human beings we simply do judge people. We make judgments 1,000 times a day. If we wouldn't make judgments, we would have no opinion about anyone or anything in the world. We would not know who to befriend, or have any reason to take any direction in life, which would make life boring and meaningless.
3. **A middle person (בינוני)-** A בינוני is a person that is basically careful about a particular עבירה, however he may occasionally not be so careful[[20]](#footnote-21). He is a middle person. The Halacha here depends on how the action appears. If the action looks like it can be either good or bad, it is a ספק, and then we have to judge him favorably. For example, you have a friend that tries not to speak Lashon hora, but quite often he does. However, if we hear him speaking about someone and from his gestures we don’t know if what he is saying is something negative or not, we have to be דן לכף זכות, and say that he is probably saying something good. However if it looks more like he is speaking Lashon Hora, then we are not commanded to judge him favorably. However it is commendable, a מדת חסידות, to say that we don’t really know what happened here, and remain unresolved in his mind.

d. **A stranger (אינו מכיר)** - When we see an action done by someone we don’t know, and we don’t have back round information about with which to evaluate his actions. Whether the action is a ספק, or even if it leaning to the positive or negative side, there is no commandment[[21]](#footnote-22) to judge him favorably, however it is a מדת חסידות for us to do so (see footnote).

To summarize the Halachos, this chart may be helpful;

|  |
| --- |
| *Type of Action* |
| Most probably bad | ספק | Most probably good |
| Judge favorably | צדיק | Type Of Person |
| Preferably say “I don’t know” | Judge favorably | בינוני |
| Don’t judge favorably | רשע |
| Not a commandment, but מדת חסידות to judge favorably. | אינו מכיר |

3. Although the person seeing the action has to be דן לכף זכות, however the person doing the act has to be careful not to do things to[[22]](#footnote-23) arise suspicion. This we know from the[[23]](#footnote-24) פסוק "והייתם נקיים מד' ומישראל". If we do something that people will view suspiciously, we should explain our actions, just as חנה explained[[24]](#footnote-25) to אלי הכהן that she wasn't drunk. (This is also the reason for all the תקנות חז"ל of מראית העין.)

We have to be very careful with what other people say, because if other people think that we are not acting correctly, it will cause a chillul[[25]](#footnote-26) Hash-m ח"ו , which is from the worst עבירות [[26]](#footnote-27). Anyone brought up as a frum Jew is looked at, and watched by others, to see if he is acting in a way that befits a person who studies torah. Therefore we must be careful, where we go, what we do, and how we act, because; other people’s opinions do matter- if it is caused by something that we did.

1. של"ה שער האותיות ערך כף זכות אות כ'. וע' מצות הלבבות פ"ד סע' א' וד"ל "ומ"ע זאת גורם לקיום של כל התורה של בין אדם לחבירו שכיון שמטה משפט חבירו לכף זכות גורם זאת שיאהבהו, ולא יעבור על לא תשנא ולא תקום ולא תטור". וכן ביוסף אומץ עמ' 319-320 שכדי לקים מצות גמילות חסדים צריך למדה זו. ואם אינו דן לזכות יכשל בלאוין גדולים לא תשנא, לא תקום לא תטור וקבלת לשון הרע. [↑](#footnote-ref-2)
2. ומצאתי כעין זה בח"ח שער התבונה פ"ד וז"ל "והנה לפי רוב הרגלו של האדם במדה זו כן נגד זה יתמעט ממנו עון לשה"ר". משמע שכפי השיעור שאדם ירגיל עצמו לדון השני לזכות, כן יפחית אצלו הדיבור בלשה"ר. וע' רש"י פ' קדושים עה"פ לא תלך רכיל, שרכיל הוא מלשון מרגל, שבעל לשון הרע נכנס לבית של בשני כדי למצוא חסרונות שיהיה לו מה לדבר עליו... ומי שהוא דן לכף זכות זה ממש ההפך של זה. [↑](#footnote-ref-3)
3. ברכות י"ב: ג' שהקב"ה אוהבן, מי שאינו מספר בתפלתו והדן את חבירו לכף זכות והעושה דבר ונמלך בו. [↑](#footnote-ref-4)
4. שער האותיות ערך כף זכות אות ב' ולא זו שדנים אותו למעלה לכף זכות. אלא אף בזה העולם הקב"ה מראה לו חיבה יתירה. כדאיתא בפרק סדר תעניות (תענית כא, ב) דלאבא אומנא הוו מייתי ליה שלמא מרקיעא כל יומא, ולאביי בכל מעלי שבתא, ולרבא למעלי יומא דכפורים כו'. וחשב שם המעשים דאבא אומנא, וחשיב בינייהו זו המדה שהיה דן לכף זכות. דזימנא חדא אביי שדר זוגי דרבנן למבדקיה, אזיל לביתיה ואכלינהו ואשקינהו, ומך להו בסתרקי, לצפרא כרכינהו ואייתינהו לשוקא. אמרו ליה לישיימנהו מר, אמר להם הכי והכי שוו, אמרו ליה דילמא שוו טפי, אמר להם בהכי שקלי להו. אמרו ליה במאי חשדתינן, אמר להם אמינא מילתא דמצוה אית להו לרבנן וכסיפו להו מילתא למימר. אמרו ליה לשקלנהו מר, אמר להם מההיא שעתא אסחתיה לדעתאי מינאי ויהבתינהו לצדקה, ע"כ. הרי זה הצדיק היה דן לכף זכות והיה עושה מעשה על זה להסיח דעתו מהם, כי דן כי בודאי הם לצדקה. [↑](#footnote-ref-5)
5. שבת קכ"ז. [↑](#footnote-ref-6)
6. חידושי הגדות שבת שם. וע' של"ה שם אות א' וב' וז"ל "ומי שיש בו מדה זו אפילו נרשמים עליו כמהעונות שעשה באו מליצי ופרטליטי יושר ודנין הדבר לכף זכות ואין כח למקטריגים לקטרג". [↑](#footnote-ref-7)
7. שבת צ"ז ע"א. וע' מהר"ל בחידושי אגדות , וכן בגור ארי' עה"פ כאשר זמם בד"ה הכרזה בבית דין. והדברים עם קצת תוספת הסבר הוא, שזה מחוקי הטבע כאשר דבר א' בה בכח נגד דבר שני ואינו מצליח, שהדבר השני בה כנגדו באותו כח. כגון א' שזרק כדור על הקיר הוא יחזור אליו באותו כח שהוא זרק. משא"כ אם הוא יחדור לתוכו. וכמו כן כאן שא' חשב על השני דבר רע, זה כאילו בה כנגדו עם קטרוג וכיון שהוא אינו מת הוא אינו מתקבל אצל השני ממיל הוא חוזר עליו. וראיתי בס' אגדת הש"ס עמ' ס' שבת שמביא ממטה אהרן אגדות הש"ס שלוקה בגוף הדבר שהוא חשד השני, והוא מדה כנגד מדה. כיון שהוקל כבוד אביו בעיניו, לזאת מן השמים יסבבו שכם הוא יהיה נחשד בעיני הבריות על בר שלא עשה כלל. ואגב לפ"ז י"ל שההמשך בגמ' הוא מה שהקב"ה השיב למשה שמה מאמינים ואתה סופך שלא תאמין., וזה גופה הענין שמשה חשד בו ישראל. [↑](#footnote-ref-8)
8. שבת צ"ז, "ואתה אין סופך להאמין דכתיב...יען לא האמנתי". וע' חידושי ח"ס שם. [↑](#footnote-ref-9)
9. כתר ראש אות קי"ט, וכן הובא בתורת הלבבות הל' דן לכף זכות מר' חיים ויטל בשערי רחמים. וע"ש ס"ק י"א שוא משום כמי פנים לפנים כ לב האדם לאדם. [↑](#footnote-ref-10)
10. רמב"ם פ"א אבות. [↑](#footnote-ref-11)
11. ר"מ הל' תשובה פ"ד הל' ד', וז"ל שם " והחושד בכשרים אומר בלבו שאינו חוטא לפי שאומר מה עשיתי לו... והוא אינו יודע שזה עון שמשים אדם כשר בדעתו כבעל עבירה. [↑](#footnote-ref-12)
12. ברכות ל"א ע"ב. ואולי הפ' ע"פ מה שראיתי פעם בשם הבעש"ט אל תשת ידך להיות עד חמס, שכאשר השטן בה לקטרג לפני הקב"ה על איש מישראל, אומרים לו על פי שנים עדים יקום דבר ובזה הוא משתיק אותו. אבל כאשר יהודי מפרש דברי חברו לרע, אפילו במחשבה, הרי השטן שמח עליו כאל כל הון, כי עכשיו יקבלו לנכון על קטרוגו. ובזה אדם מתחבר לרשע שהיינו השטן כדי להעניש את חבירו. ממילא זה הדן אותו לרע גרם לו היזק ממילא צריך לברכו. [↑](#footnote-ref-13)
13. אמנם למעשה באדם שהוא צדיק חייבים לדונו לזכות אפילו הוא על צד רחוק. וכ"כ בר"מ פהמ"ש אבות פ"א-ו', וכן בשל"ה שם . ובאמת מהמעשה עם ר' עקיבא לכאורה זה שאין לו לא כסף ולא אוכל או קרקע או כרים וכסתות לדונו לזכות הוא דבר רחוק, ועוד שאם לא כן לא היה ר' הורקנוס שואלו במה חשדתני. [↑](#footnote-ref-14)
14. ח"ח שער התבונה פ"ד. [↑](#footnote-ref-15)
15. כ"כ ר' י. ברקובי שליט"א, וז"ל "ומסתבר שדין צדיק ובינוני ורשע בנוגע לבצדק תשפוט נקבע ע"פ ההנהגה בנוגע לאיסור שדנים עליו- ואם למשל בעל הבית הנזהר ממאכלות אסורות בקפדנות נראה כ/שהוא נכנס למסעדה לא כשרה הרי הוא צדיק לענין זה וחייבים לדונו לכף זכות, אף שבנוגע ענינים אחרים אינו נזהר כ"כ. ויתכן מי שהוא צדיק בנוגע למצוה מסויימת בינוני ברוב המצוות ורשע בנוגע למצוות אחרות! ( כך פסק רש"ז זצ"ל, והגאון ר' הלל זקס זצ"ל)". [↑](#footnote-ref-16)
16. שמעתי מהרב י. ברקוביץ שליט"א. וע' גר"א משלי י"ב-ו' עה"פ "דברי רשעים ארב דם ופי ישרים יצילם ופי ישרים יצילם... ופי ישרים כלומר כאשר תראה שגם הישרים מדברים עמהם כפי דבריהם היינו מפני שכוונתם להצילם מן הדברי רשעים לכן גם הם מדכרים עמהם בכדי שיהוי יכולין להצילם כמו חושי האלכי שנתן ג״כ עצה לאבשלום: [↑](#footnote-ref-17)
17. וע' בר"מ אבות פרק א משנה ו, וכן ר"י שע"ת ש"ג –רי"ח. שזה אפילו עם מעשה זה נראה יותר לצד הטוב וז"ל "וכן אם היה רשע ונתפרסמו מעשיו, ואחר כך ראינוהו עושה מעשה שראיותיו כולן מורות שהוא טוב, ובו צד אפשרות רחוקה מאד לרע - צריך להישמר ממנו, ולא להאמין בו טוב, הואיל ויש בו אפשרות לרע, אמר: משלי כ"ו- כ"ה "כי יחנן קולו אל תאמן בו, כי שבע תועבות בליבו". וע' בשל"ה בסוף דבריו וז"ל "אבל ברשע גמור ומפורסם אפילו אם רואים עושה טוב ידונו לחוב שלא לשם שמים נתכוון במצוה זה שעשה אלא להראות טלפי' כחזיר כדי שיחזיקו אותו לאיש טוב. וע' גר"א משלי י"ב-ו' עה"פ דברי רשעים ארב דם הרשעים מדברים בודאי הכל לארוב דם אף שהם מדברים דברים טובים האון טמון בלכם כמו האורב שמטמין א״ע בכלי לארוב על הדם כן העון טמון בלבם, וכעין זה ע' מצודות דוד משלי י"ב-י"ז שמי שמשקר סתם אפילו כשאומר עדות צריכים לבדוק טוב שאינו משקר. וחכמי המוסר אמרו הזהר מחלקת לשון הנבלים כהזהר מן הקשת אשר כל מה שיוסיף להכניס יוסיף להכות. בענין לדון גוי ע' ס' היראה לר' יונה אות פ"ד שלא לדון גוי לכף זכות אם לא בפניהם מפני דרכי שלום. וכן במשלי י"ז ט"ו מצדיק רשע ומרשיע צדיק תועבת ד' גם שניהם. [↑](#footnote-ref-18)
18. תורת הלבבות שם אות ה', וגם שמעתי כן מר' י. ברקוביץ שליט"א. [↑](#footnote-ref-19)
19. שמעתי ג"כ מר' י. ברקוביץ שליט"א. [↑](#footnote-ref-20)
20. שע"ת ש"ג ס' רי"ח, וז"ל "ואם הוא מן הבינונים אשר יזהרו מן החטא ופעמים יכשלו בו. יש עליך להטות הספק ולהכריעו לכף הזכות. כמו שאמרו רבותינו זכרונם לברכה הדן את חבירו לכף זכות המקום ידנהו לכף זכות. והיא מצות עשה מן התורה. שנאמר (ויקרא י”ט) בצדק תשפוט עמיתך. ואם הדבר נוטה לכף חובה יהיה הדבר אצלך כמו ספק. ואל תכריעהו לכף חובה". וע' ח"ח הל' לשה"ר כלל ג' סע' ז' בבמ"ח סק"י שמשמע שנוטע לחובה מותר לדונו לחובה, וע"ש מש"כ על ר' יונה, וכ"כ בתורה הלבבות סק"ה. [↑](#footnote-ref-21)
21. ע' ר"מ שם פ' המשניות ור' יונה שם. וע' ח"ח באר מים חיים עשין ס"ק ג', שכיון שאינו מכירו אינו מחיוב מין התורה לדונו לזכות אבל הוא מדת חסידות, וע"ש שהמקור לדבריהם הוא לשון המשנה "הוי דן את כל אדם", שכל אדם משמע אפילו בן אדם שאין אתה מכירו, וכיון שאינו מכירו א"א לומר שחייב לדונו לזכות. וע' דרך מצותיך שם סוס"ק ו' שאף שהוא בכלל רעך, אבל עמיתך פ' היודע והבדוק לך לכשר. ממילא הוא רק מדת חסידות. [↑](#footnote-ref-22)
22. ע' קשו"ע ס' כ"ט- כ'. [↑](#footnote-ref-23)
23. במדבר ל"ב-כ"ב. [↑](#footnote-ref-24)
24. ברכות ל"א: מי לא ידעת דאשה קשת רוח אנכי ... אמר רבי אלעזר מכאן לנחשד בדבר שאין בו שצריך להודיעו. [↑](#footnote-ref-25)
25. ע' רבינו מנוח על הר"מ הל' תפילת פ"ה הל' ו' בד"ה ואין מתפללים בחורבה, וז"ל "כי כשהאדם הולך במקום החשד אע"פ שאין כוונתו אלא לטובה בני אדם חושדים אותו וקרוב הוא לחילול ד' כשהוא נותן אמתלא לעולם לדבר עליו, ואע"פ שהוא כשר אין החושדים אותו לוקין בגופן אלא הוא ילקה בגופו אשר הכין לו החשד... כי הקב"ה אמר כל בנקרא בשמי..." וזה עושה ההפך. [↑](#footnote-ref-26)
26. ע' שו"ת ח"ס ליקוטים תשו' נ"ט, מש"כ בזה דברים מחרידים. [↑](#footnote-ref-27)